
LIVRE

Laurence
Honnorat
L’héritage vivant 
d’Hubert Reeves

À travers son livre consacré à
l’héritage d’Hubert Reeves,
Laurence Honnorat défend une
vision de la science profondément
humaine, poétique et collective.
Une parole lucide et engagée, qui
refuse le désespoir et invite à
réapprendre l’émerveillement.

Par Christophe Mangelle
Photos de Marili Clark 
et Laurence Honnorat



Le Carnet de La Fringale Culturelle : Comment est née l’idée de ce livre
consacré à Hubert Reeves, Tout n’est pas foutu !, son héritage humaniste et
scientifique ?
Laurence Honnorat : Hubert Reeves a laissé une œuvre absolument colossale,
près d’une quarantaine d’ouvrages, profondément polyphonique. On y trouve à
la fois de la physique, de l’astrophysique, des images du ciel, mais aussi une
attention constante portée à la nature, aux plantes, aux arbres, à la Terre elle-
même, et surtout à l’humain. Hubert aurait tout aussi bien pu être botaniste : sa
curiosité était sans frontières. À cela s’ajoutent la musique, la philosophie,
l’humour, les blagues même, qui faisaient partie intégrante de sa manière d’être
au monde. Quand on assemble tout cela, on se rend compte que son œuvre
déborde largement du cadre strict de la science. Il y a chez lui une humanité
profondément enracinée, qu’il a semée partout, dans ses livres comme dans
ses conférences.

Le Carnet de La Fringale Culturelle : Vous évoquez aussi son travail de
transmission orale, notamment à travers les conférences.
LH : Oui, et c’est un aspect essentiel. J’ai eu le privilège de filmer Hubert
pendant des années. Sur la chaîne Ideas in Science, il existe aujourd’hui une
quarantaine de vidéos de lui, et j’ai également réalisé un très grand nombre de
photographies. Ces conférences venaient prolonger les livres, parfois les redire
autrement, mais surtout les enrichir. Et puis Hubert, ce sont aussi les liens qu’il a
tissés, les personnes qu’il a réunies, cette capacité incroyable à fédérer. C’est
enfin une histoire profondément franco-québécoise : son cœur était au Québec,
mais il a passé plus de quarante ans en France, un pays qu’il aimait
profondément. Tout cela forme un héritage qu’il m’a semblé indispensable de
prolonger au-delà de sa disparition.

 “Il y a chez Hubert
Reeves une

humanité
profondément

enracinée, qu’il a
semée partout,
dans ses livres

comme dans ses
conférences.”



LC : Le titre Tout n’est pas foutu ! est
très percutant. Quelle est son
origine exacte ?
LH : C’est un message d’espoir,
profondément fidèle à Hubert. Il était
quelqu’un de très lucide, parfois
même dépressif, mais qui avait une
immense confiance dans l’être
humain. Il parlait souvent de ce qu’il
appelait le « putain de facteur humain
», cette capacité que nous avons à
nous saboter nous-mêmes. Mais il
croyait aussi que si l’humanité avait
été capable d’inventer des outils de
destruction, elle serait capable de
trouver les ressources, l’intelligence et
l’énergie pour stopper cette course et
imaginer un monde meilleur. Dire que
tout n’est pas foutu, ce n’est pas nier
la gravité de la situation écologique,
c’est refuser le catastrophisme
paralysant. La planète a été maltraitée,
mais nous avons encore les moyens
d’agir, à condition d’être honnêtes
avec nous-mêmes.

LC : Que retenez-vous de plus
vivant, aujourd’hui, dans la pensée
d’Hubert Reeves ?
LH : La critique de la compétition.
Hubert a été élevé dans un système
extrêmement élitiste, où la
compétition était centrale. Cela l’a
marqué toute sa vie. Et pourtant, à la
fin de son parcours, il disait aux jeunes
chercheurs : ne cherchez pas la gloire,
ne cherchez pas à mettre votre nom
en avant. La science n’est pas une
affaire d’ego, mais une œuvre
collective. Se mettre sous les
projecteurs crée des jalousies, isole, et
finit par rendre malheureux. Ce
message me semble d’une actualité
brûlante, que ce soit dans la
recherche, l’édition, les médias ou les
réseaux sociaux. On éclaire toujours
les mêmes, souvent pour des raisons
financières, et on invisibilise des
œuvres magnifiques. Hubert appelait
à sortir de cette logique et à penser
l’humanité comme une unité.

LC : Hubert Reeves parlait souvent de l’émerveillement
comme outil pédagogique. Comment le traduire
aujourd’hui ?
LH : Il s’agit d’un retour à la raison, à un rythme compatible
avec notre nature profonde. Notre cerveau ne fonctionne
pas à la vitesse des machines, et pourtant nous vivons dans
une accélération permanente qui nous épuise. Hubert avait
appris très tôt à s’émerveiller de ce qui l’entourait : une fleur,
un insecte, un arbre, le chant des oiseaux, le ciel étoilé. Rien
de spectaculaire, rien de marchand. Juste ce qui est là, sous
nos pieds et au-dessus de nos têtes. Aujourd’hui, nous
vivons par écrans interposés, par procuration, et nous
perdons ce lien direct avec le réel. Retrouver
l’émerveillement, c’est réapprendre à habiter le monde.

LC : A-t-il formulé, selon vous, une véritable philosophie
de la transmission ?
LH : Absolument. Hubert voulait que tout le monde
comprenne, sans distinction sociale. Il utilisait des mots
simples, des images parlantes. Il parlait de météorites
comme de « caillasses qui tombent du ciel », du Soleil
comme d’une voiture qui finit par tomber en panne
d’énergie. Il avait hérité de sa grand-mère un art du récit, du
conte, qu’il a transposé à la science. Il préparait ses
conférences avec une rigueur extrême, tout en y intégrant
poésie, humour, musique. Pour lui, la science ne devait
jamais se couper du sensible.

LC : Justement, il disait que la science ne devait pas se
couper de la poésie. Comment cela a-t-il guidé votre
approche éditoriale ?
LH : J’ai voulu que le livre lui ressemble. C’est pour cela que
j’ai donné la parole à trente-huit personnes qui l’ont connu. Il
aurait été absurde et prétentieux de réduire Hubert à un seul
point de vue, le mien. Il aimait la poésie, les chansons,
Charles Trenet, Guy Béart, Paul Éluard. Il disait que les salles
de concert étaient des églises. Quand les équations ne
suffisaient plus, il se réfugiait dans la musique. Il y a donc de
la poésie, de la musique, des contes et même des blagues
dans ce livre, parce qu’Hubert était tout cela à la fois.

LC : Vous manque-t-il aujourd’hui ?
LH : Il ne me manque pas dans le sens où son œuvre
continue de nourrir la réflexion et l’action. En revanche, il me
manque dans un point très précis : je ne peux plus lui poser
de questions. J’aimais lui dire « qu’en penses-tu ? »,
notamment sur l’avenir, sur la mort, sur l’inconnu. Hubert
n’était jamais dans la certitude. Il doutait, il acceptait que la
vérité puisse évoluer. Il faisait une place essentielle au
hasard, un ingrédient que nous avons tendance à craindre
alors qu’il est omniprésent dans nos vies.




